## PROCESO IDENTITARIO Y PENSAMIENTO CARIBE

Francisco Avella\*

Jean Pierre Jardel', en un interesante texto plantea que el pensamiento filosófico del mundo creole antillés, está inscrito más en una filosofía del ser que en una filosofía del devenir. El autor explica que esta diferencia se debe a que las preguntas básicas que se plantea el hombre creole antillés son: ¿Quien soy?, "¿De donde vengo?". Señala que en sus discursos no aparece frecuentemente la pregunta ¿Para donde vamos? Cuya respuesta definiría el devenir en términos del pensamiento occidental contemporáneo. Esta búsqueda constante de su identidad, más que de la necesidad de señalarse un rumbo, según Jardel, se debe al trauma sufrido por las Antillas durante la esclavización y al peso del mestizaje como herencia sociocultural, producto del encuentro de África, Europa y América.

Pero lo que le interesa a Jardel, es mirar en que se diferencian estas corrientes filosóficas del mundo creole antillés de la filosofía occidental, que se ha ofrecido como una manera de pensar el mundo a los demás pueblos, especialmente a los conquistados², que es planteada, además, como la única posibilidad de un pensamiento universalista, o en otras palabras, la única forma de expresar la ver-

dad. Pues como afirma Levy<sup>3</sup>, salvo lo que ofrer Europa como filosofía occidental, no ha habita ninguna otra alternativa de pensamiento válida.

Un análisis del planteamiento de Jardel permi afirmar que la filosofía del ser solo sirve & paradigma al mundo creole antillés para definira identidad (¿Quien soy?, "¿De donde vengo") pero no su pensamiento, es decir la manera & plantearse su devenir (¿Para donde vamos?).

Lo que este artículo busca discutir son los resulte dos parciales de una investigación mas ampliaça discute la filosofía del ser, que ubicándose en as lógica de la necesidad (to be or not to be), no paras

<sup>—</sup> que deberían asumirla para ser "civilizados" es decir dejar de ser "hárbaras", abandonando así la creencia en sus propios mitos.



<sup>3 &</sup>quot;Hay que señalar que ninguna alternativa —un universos aceptable de origen no europeo- aparece, ni siquieras la minoritaria. Los comunitarismos de pretenión universi religiosa, que subsisten o a veces prosperan tienes ompacomún de ser reactivos (con relación al "modelo occión regresivos (buscando un retorno a una edad de un espaso), o escatológicos (suponiendo, que para ser posicionecesario un cambio completo de la situación acast) La L. Europe. Une géographie. Hachette, Paris, p. 20.

<sup>...</sup> filosofía que se funda en la preganta, ¿que es lo que los las cosas tienen en común?. Y como lo que toda la ser tienen en común es que "son", es decir tienen un belfilosofía asume el punto de vista de la totalidad e la una salidad, a diferencia de las ciencias exactas que estado particular (la física y la química estudian la naturion, la la desde el movimiento y la química desde su companso Sin embargo de todas las cosas que son, solo las atraademás de ser, "sabe" que esc el hombre. Y comi se a dotado de existencia. Pero desde este punto de solucione se pregunta ¿Qué es el hombre?, no se está preguntal existe o no, sino ¿cuál es su esencia". Es esta otrologados da el carácter "esencialista" con el que la filosofa suale piensa al hombre y este construye su identalid. All si formado las ideas de los origenes mas o menos paras alla pueblos escogidos y de las identidades que sepretentos e inalienables, definidas por los absolutos, trom de esercia, en donde habría una esercia judia grega mey por que no caribe, esencia con la cual cult parte identificaria).

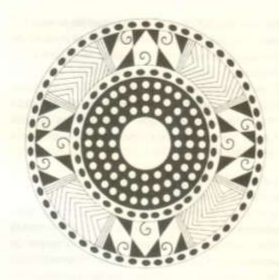
Profesor Universidad Nacional de Colombia, Sede San andrés. Profesor invitado Universidad del Magdalena.

<sup>&</sup>quot;...el hecho de que exista una interrogación de sí mismo, sobre sí mismo, como una actitud intelectual frente a la praxis humana, permite afirmar que existe un pensamiento filosófico en el mundo creole antillés. Pero afirmar esa presencia no dice de que manera ese pensamiento se distingue de los demás, por ejemplo de la filosofía occidental. Por que parece que esta filosofía o más bien estas corrientes filosóficas manifiestan ciertas particularidades a través de la dirección que toman sus interrogantes, y de los discursos-respuesta que aparecen como resultante". Jardel, J.P. 1992 "La pensée creole des Antilles" En: Encyclopedie Philosophique Universelle. PUF, Paris, 1992. Tome I, p. 1.513.

poder entender o explicar la manera como se Jimsan los pueblos cuya identidad no está basada couna esencia. Por el contrario, plantea que estos pueblos que por definición son hechos de distintas sencias y cuya identidad es ambivalente o ambiu (lo que los presocráticos definían como la hbis, o la metis\*), tal vez se piensen en otra opea, como la de la posibilidad<sup>7</sup> ("tal vez, quien she es posible). Lógica que relativizaría el concepto de identidad (la única, la absoluta, la que asponde a la pregunta ¿Quién Soy?), y la redefiniría for las formas como aparecen los pueblos que men múltiples identidades a la vez, (que respon-& a la pregunta ¿Quiénes somos?). El artículo falmente propone analizar, como en un juego de esejos, los discursos de los antihéroes de un meso Panteón Caribe, en el que se reflejan las miltiples identidades producto del terrible enmentro de África y Europa en América.

bia partir de este relativismo que se busca otra lima de pensamiento, de la que Jardel no se rapa, que permitiría entender lo que "calzaría", abque definiría mejor el pensamiento del mundo stole antillés y tal vez del mundo Caribe.

inado Caribe con una filosofía del ser como la primpone occidente, en la cual, para ser se debe interesencia. Pero como los pueblos Caribes no la tesen. (en el sentido de la filosofía occidental, prepebistóricamente se les negó esclavizándolos), a resclusión parece ser, que filosóficamente haliado no existen. Por lo cual hay que pensar otra



forma de existencia de los pueblos que no tienen esencia, puesto que los únicos pueblos que no existen, son los que no se piensan.

Y esta existencia solo sería posible a partir de una nueva forma del pensarse\*, pues en el fondo lo que se busca es darle sentido a estos pueblos que se piensan reflexivamente. Por ello se utilizarán como ejemplo, y solo como ejemplo, las imágenes especulares que se reflejan en el Panteón Caribe, pero que por razones de espacio no se desarrollan en este artículo.

La forma de pensarse parte de la idea, de que la historia de la filosofía no es sino la historia de las diferentes formas o teorias del conocimiento y de las diferentes concepciones de la forma como los fenómenos aparecen y cambian, a partir de la cual una filosofía del parecer pudiera tener mas sentido, calzar mejor. Por eso lo importante es explicar

lo que ex...Dicho en otros términos más problemáticos: todo muestro saber se fundamenta en algo que no podemos saber. Y de forma inversa no sabemos lo que es el ser, pero lo usamos, sabemos que en todas las cosas que son, el ser está presente (es decir que está ahí, que existe). Fernández, J. Notas para un curso de filosofía (sin publicar).

- 9 ...boxada en el principio de que lo que todas las cosas tienen en común es que se manuficatan, de una forma o de otra, o parecon ser de una forma o de otra, Formas que caundo se las conoce mejor, por lo regular vuelven a cambiar, ya no son los mismos.
- Geertz, Clifford. Ici et Li-bas. L'amthropologue commi auteur. Editions Metailié, Paris, 1996.



Vernint, J.P. Mito y persumiento en la Grecia antigua. Ariel Fanofia, Madrid. 1993 (Ed. Original 1965) Ver. El mito henideo de lim rucus. Cap. 1 p.21-88).

Detenoe, M. Vermant, J.P. Las animatias de la inteligencia: la melis en la Grecia antigna. Ed. Taurus, Modrid, 1988 (Ed. Original 1974).

Déleure, G. Logique du sons. Les Editions de Minuit, Paris, 2008 (p. 357).

Elis, por que en la filosofía del ser dotado de esencia, la difinición de ser, es audo lo que tempo ser. Lo que hace de la musa, (el principio del ser), una tautología (A es igual a A) que poco aporta al conocimiento. Esta dificultad de definir il ser ( por su esencia) "...lleva a una gran paradoja: si todas listoss tienen en común que son y gracias a ello se sabe que sot, esto en realidad no sirve para saber que son, no se sabe

los cambios, las apariencias mas que las permanencias. Así, desde esta epistemología, la manera de pensar que impone la filosofía occidental no parece ser una determinación y un absoluto, frente a la alternativa del pensarse, con lo que se lograria romper el monopolio de la pregunta "Para donde vamos? que expresaría un destino común y una manera de pensar desde una sola identidad Caribe.

De lo que se trata es de superar la filosofía del devenir a la manera occidental, proponiendo diversas formas de pensamiento a partir de diversas identidades y no de una sola identidad (tomada como esencia) que produciría una sola forma de pensamiento Caribe, para proponer diversa formas de pensamiento adecuadas a las diversas identidades que tienen las personas con que están formados los pueblos Caribes.

Este pensarse, no a partir de la esencia, sino de la provisionalidad de la apariencia, siempre será relativo a un momento del conocimiento, de la existencia, siempre circunstancial y contingente, que muy difícilmente podría reemplazar el conocimiento de la esencia como se lo propuso la filosofía clásica.

El pensarse tiene de particular en las Antillas:

Que es reflexiva es decir, tiene que ver como se piensa la propia identidad, desde una historia en donde el sujeto no solo fue esclavizado sino negado con el peor de los castigos, el de dejar de ser, es decir que por definición se le negó el derecho a una esencia.

Que no busca imponerse como una manera de pensar, como sucede con la filosofía occidental que se le propone o impone a otros pueblos en búsqueda de identidad, como lo ha hecho Europa11.

Que se aplica solo a la persona ("el que porta la careta"), es decir al que es capaz de tener varias

identidades a la vez, o ser múltiple12, y r individuo o sea el sujeto en el que se reali proyecto de universalidad de la modernio Persona que en sus múltiples apariencias tienfundamental que se sintetiza en el "Wre (Somos uno) del Carnaval de Trinidad.14

Que no tienen un solo mito fundador, jamás fu pueblos escogidos por Dios, con pretensioni pertenecer a un solo origen y a un solo de bíblico, pues como no eran criaturas de Dios, fi esclavizados. Solo tienen mitos muy particu que asumen concientemente la multiplicida ambigüedad, la ambivalencia, la bifurcación, la c trofe y finalmente el caos, bajo una categoría fi mental del pensarse: la del Desorden15.

Y cuando se habla del pensarse no se quiere que los únicos que puedan pensarse sean los Ca mismos desde el Caribe, a partir de sus pr identidades o de la tierra en donde nacieron, le les daría mas derechos a unos que a otros. Er sentido el Caribe no solo es el que nació Caribe, ni el que vive o se crió en el Caribe, si que puede pensarse como Caribe. ¿Como deci Hemingway, Carpentier, o Mutis no son Car

Sin embargo pensarse como Caribe no es fác requiere mucho feeling, mucha intuición y m amor, como decían los eternos marineros del U de Derek Walcott: "Si uno no ama al Caribe i lo encontrará". El pensarse Caribe no recha

<sup>11</sup> El Caribe nunca ha buscado exportar esa manera de persurse. ni siquiera de manera subliminal como podria hacerse con el mensaje libertario inscrito en los textos musicales de Bob Marley hoy tan corrientes en Europa, o los textos literarios de E. Kamau Brathwaite, A. Carpentier, A. Césaire, N. Guillén, G. Lamming, V.S. Naipaul, G. Garcia Márquez, D. Walcott, A. Benitez Rojo, entre otros.



<sup>12</sup> Serres, Michel. "¿Qu'est-ce que l'identité?". En, Le de L'education, Janvier, 1994, p. 6.

<sup>13.</sup> O sea "...la capacidad funcional y racional de trans abstractamente un sajeto en un administrado", un su hecho en un ciudadano de derecho, es decir "...en de sujeto que pensante y actuante (citat de nature) deja de y actuar para ser pensado y administrado por el 1 burocrático...el es tomado a cargo legalmente por la ad tración de su Estado (état de droit). Entonces el no pien y se decide a seleccionar uno o varios demagogos, en un fija" (elecciones). Mairet, Gérard, Le principe de souver Folio Essais, Paris, 1997, p. 261.

<sup>14</sup> Martin D.C. "Je est un autre, nous est un meme". C populaire, identités et politique à propos du carna Trinidad. En Revue Française de Science Politique. Octobre 1992. pp. 747-764.

Bastide, Roger. Le desoulre. PUF, Paris, 1992.

tadie, al contrario busca integrarlo, volverlo Caribe, puesto que ser Caribe es ser reflexivo, es tener
la capacidad de autoreflejarse en los demás, de
tener identidad pensándose, cada vez que lo requiera, en cada circunstancia, golpe a golpe. No
desde una esencia predeterminada, ni de ningún
imperativo categórico, o destino manifiesto, o deber
ser, como sucede con las aplicaciones facilistas de
la filosofía occidental del devenir.

Esta forma de pensamiento Caribe también busca diferenciarse de los estudios de la identidad ortodoxos inscritos dentro de la filosofía del ser, que solo proponen visiones institucionalizadas del Caribe a partir de virtudes occidentales como la neligiosidad, la resistencia a la desgracia, la resignación, la sumisión, etc. Todas estas visiones, características de la forma como occidente ve al Caribe, pero de ninguna manera como los caribeños se piensan reflexivamente ellos mismos<sup>36</sup>.

B que piensa (en términos de una filosofia occidental), tiene una manera de hacerlo, sigue las teclas lógicas, construye silogismos, analiza, induer, deduce, sintetiza, etc. El que se piensa debe buscar una forma adecuada al momento adecuado ya la situación adecuada. Es la negación de lo internático y la afirmación del desorden. Es la única forma que tiene de hacer las cosas pues siempre ha sido oprimido y no ha tenido otra oportunidad. he eso su manera de pensar no es "reglada". certa, definida. Al contrario es indeterminada desde la misma historia de sus origenes "dudosos". miltiples, desde la necesidad de sobrevivir en unaciones cada vez más difíciles (la esclavitud, el desempleo, la marginalidad), de afirmarse en el ombinuo proceso de ser negado<sup>17</sup>.

Para un ancilios detallado ver los estudios de Wilson sobre la sla de Old Providence, en donde a partir de los esoceptos de "respetabilidad" y "reputación" genera una serie de visiones mutastadas de esta sociedad insular del Caribe colombiano, especialmente el prefacio de Sydney Mintz en: Wilson, P.J. Crabe Anties. The social anthropology of English apoaking assures of the Cambboan. Yale University Press, 1973, p. vi. Así que la única solución es "salirle al paso a las circunstancias", inventarse una regla cada vez que tiene que jugar, para estar seguro de ganar, pues su situación es tan precaria que no puede darse el lujo de perder un juego (como un "gentleman"), pues siempre está tan necesitado que ese juego puede ser el último. Sin embargo, como en el caso de la araña Ananse, solo está dispuesto a perder un juego con tal de "aprender a no perder".

Y tal vez por que la forma de pensarse es demasiado obvia, es que no ha sido objeto de reflexión, pues la tendencia es a pensar el individuo o el ciudadano dentro de una institucionalidad y una legalidad, tal vez aplicable al que sigue las reglas y no a quien históricamente ha tenido que sufrirlas ("colonial ruler", trata, esclavización, racismo, desprecio, etc.), sobreviviendo en una situación precaria, difícil. Es decir al marginal, al múltiple, quien solo se puede enfrentar a ese mundo adverso desde las figuras del vivo, el astuto, el embaucador, el trickster, el pirata, etc. El que busca, pensarse, lo hace jugando la regla, (como en los juegos de canicas (boliche) de los niños), jugándose la vida a cada instante, tiro a tiro y golpe a golpe, como Pedro Navajas.

Para el que juega la regla, cada una de sus situaciones es original y no tiene como resolverlas de otro modo. Y no las puede resolver por que no se identifica con las reglas del juego que siempre le han querido imponer, sino al contrario, él juega las reglas, pues la vida lo ha puesto en una situación en que tener una forma de pensar fija estructurada, no les sirve de nada. Como el Lazarillo de Tormes, que terminó encontrando la felicidad en donde nadie lo esperaba: viviendo en el deshonor.

Por eso el estudio de lo obvio y lo evidente (claro, si es obvio y evidente para que lo estudiamos?), que no hace parte de la tradición del rigor científico que impera en los medios occidentales, es que se ha perdido la oportunidad de entender pueblos

<sup>18</sup> Gómez Rodriguez, J. A. Tejiendo la tradición. Tesis de Grado Universidad Nacional de Colombia, Departamento de Literatura, Sede de Bogotá, 1977.



III Un cano extremo es el de los nativos de las Islas de la Bahia na Honduras, en donde el propio Ministro de la Caltura Rodulla Pastor, les increpaba en un discurso en 1996; "Nasatros no sabemos de donde viene. No sabemos quienes sos intede. Ustedes no fienen historia" Graham, R. S. The

Bay Island English: Stages in the Evolution of a Cultural Identity. Err. Marshall, O. English-Speaking communities in Latin America, Macmillan Press Ltd., London, 2000, p. 287.

que tienen mucho que enseñar a un occidente que parece entrar aceleradamente en otra Edad Media, en donde la figura del "siervo" parece adecuarse mejor a los tiempos de la globalización. Que por el contrario rechaza la figura del libertario, (que se volvió marginal y problemática), por considerarlo moralmente libertino.

Es así como la condición de marginalidad del Caribe, ha llevado a sus pueblos a tener identidades múltiples, lo que genera una situación que no es común en la historia: la de tener que inventarse una forma de pensarse a partir de identidades ambiguas. Y ello para poder al menos parecer, ya que el discurso histórico sistemáticamente les negó la posibilidad de ser, no solo en el discurso de la esclavitud en los tiempos coloniales, que les quitó la humanidad, sino también en el discurso republicano que limitó la ciudadanía a los "pudientes", pues los esclavos, los "libres" y las personas que no tenían un patrimonio predefinido, ni educación, ni títulos, no podían pertenecer a la Nación en calidad de ciudadanos. Es decir se les negó la posibilidad de existir, al menos desde el punto de vista legal, en una República en donde se suponía no podía haber excluidos.

Y bajo estas diversas formas del pensarse, aparecen (entre otras formas del pensarse) las figuras de un nuevo Panteón Caribe, cuyo estudio se propone para ilustrar lo que sería el pensamiento caribe, (no uno sino múltiple diverso, adecuado a las identidades desde las cuales se piensan los Caribes y el Caribe) y que eminentes antropólogos, filósofos, y pensadores, han estudiado largamente y desde hace mucho tiempo, pero que hoy día no parece ser uno de los temas de preocupación intelectual en el Caribe."

Lo que se afirma hasta aquí, es que esta manera de pensarse cualquiera puede intentar hacerla suya partiendo conceptualmente desde sus identidades, mediante un ejercicio reflexivo, que como en un salón de los espejos de una feria popular, pueda encontrarse en estas figuras del Panteón Caribe que constituyen las imágenes especulares, que de "...objetos de nuestra reflexión, se convierten en nuestros substitutos (nuestras figuras) en tanto que sujetos de reflexión que construimos, para mirarnos nosotros mismos".<sup>20</sup>

Estas figuras, empezando por la del creole, el mestizo, el mulato, etc., son formas del aparecer muy particulares que se constituyen en espejos para pensarse. O se expresan en forma de cuentos muy cortos como los de Ananse. También por formas muy variadas de magia para la buena suerte, el equilibrio del mundo o el amor.

Por eso el Panteón Caribe, que al contrario del griego, (lleno de Dioses y de esencias que luchan heroicamente), está plagado de antihéroes cotidianos: astutos, vivos, embaucadores, piratas, cobardes, o de brujos que para contrarrestar o producir el mal acuden a la obia, la santería, el vudú, el candomblé, etc, o en formas muy particulares y variadas de expresión del "W re one" a través de pequeñas canciones, comparsas y actos simbólicos completamente intrascendentes como los que se presentan durante los carnavales, pero que tienen la virtud de unir.

Estos antihéroes, que representan una forma del pensarse que la historia de corte heroico rechaza por que no están dispuestos a derramar la sangre para construir una libertad que occidente sistemáticamente les negó a los pueblos esclavizados, han conseguido a través del desorden<sup>21</sup> una Convivialidad, una capacidad de existir juntos autónomamente fuera de las reglas impuestas.

Conviviabilidad que hasta el día de hoy nadie envidia, por que no se conoce claramente sobre que manera del pensarse está montada, pero que le podría servir muy bien a Occidente (que siempre ha sacado buen partido a través de sus conceptos de razón utilitaria, o racionalismo que Sloterdijk llama adecuadamente la razón cínica<sup>22</sup>), para evitarse otra Edad Media.

A no ser, que Occidente fervientemente la desec-



<sup>19</sup> Entre ellos Herskovitz, Mintz, Smith, Wilson, Price-Mars, Metraux, Bastide de la primera mitad y de comienzos de la segunda mitad del siglo XX.

<sup>20</sup> Laroche, M. Juan Bobo, Jan Sot, Ti Jan et Bad John. Figure litteraires de la Caruïbe, Université de Laval, Quebec, 1991, p. 5

<sup>21</sup> Balandier, G. Le déxordre. PUF. Paris, 1993.

Sloterdijk, Peter. Critica de la razón cinica I. Taurus Humanidades, Madrid, 1989.